
 

 REZENSION 

BRECHTEL, LUKAS MARIA, MÖGLICHKEITEN UND GRENZEN 
EINER BETEILIGUNG VON LAIEN AN DER LEITUNGSGEWALT 
IN DER KATHOLISCHEN KIRCHE. 

Eine Untersuchung im Kontext neuerer Rechtsentwicklungen 

(Mainzer Beiträge zu Kirchen- und Religionsrecht, Bd. 15), 

Würzburg: Echter 2024. 978-3-429-06741-0 

VON STEFAN IHLI 
 

 ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/330 veröffentlicht am 27.01.2026 

 

  



IHLI, REZ. BRECHTEL, LEITUNGSGEWALT  NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/330   1 

REZENSION 
 

BRECHTEL, LUKAS MARIA, MÖGLICHKEITEN UND GRENZEN 
EINER BETEILIGUNG VON LAIEN AN DER LEITUNGSGEWALT IN 
DER KATHOLISCHEN KIRCHE.  

Eine Untersuchung im Kontext neuerer Rechtsentwicklungen 
(Mainzer Beiträge zu Kirchen- und Religionsrecht, Bd. 15), 
Würzburg: Echter 2024. 978-3-429-06741-0 

VON STEFAN IHLI 
 

Der Autor, Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Kirchenrecht, insbesondere für 

theologische Grundlegung des Kirchenrechts, allgemeine Normen und Verfassungsrecht sowie für 

orientalisches Kirchenrecht an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Ludwig-Maximilians-

Universität München, hat mit der zu besprechenden Arbeit im Wintersemester 2023 / 2024 an der 

Katholisch-Theologischen Fakultät der Johannes-Gutenberg-Universität Mainz seine 

Doktordissertation vorgelegt und damit ein Thema behandelt, das wohl zu den am breitesten 

diskutierten und umstrittensten in der Kanonistik gehören dürfte.  

In einer Einleitung (S. 19–28) stellt Brechtel klar, dass er diese Diskussion dadurch nicht erneut 

nachzeichnen, sondern vielmehr neuere, klärende Rechtsentwicklungen darstellen möchte. Dazu 

wendet er sich zunächst vorbereitend der Frage des Auftrags der Kirche zu, die er im Hintergrund 

aller Amtsausübung stehend wahrnimmt, und bestimmt diesen in Anlehnung an Texte des Zweiten 

Vaticanums darin, selbst Sakrament zur Vermittlung des Heils und zur Vereinigung der Menschen 

untereinander und mit Gott zu sein (S. 31–39).  

Es schließt sich eine notwendige Begriffsklärung an, um überhaupt zu verstehen, wovon die Arbeit 

spricht. Darin wird „officium“ als Kirchenamt herausgearbeitet, „munus“ in einem weiten Sinne als 

eine einem Christgläubigen zukommende Aufgabe, in einem engen Sinne als eine solche, die mit 

einem Amt verbunden ist und damit einen stabilen Charakter hat, „ministerium“ als eine 

kirchenamtlich übertragene Aufgabe, wobei bei aller Präzision der rechtssprachlichen 

Untersuchung Brechtels auch der Umstand deutlich wird, dass die kodikarische 

Begriffsverwendung schlicht nicht einheitlich ist, so dass eindeutige Schlussfolgerungen vermutlich 

gar nicht möglich sind (S. 39–46, 50–57). „Servitium“ wird als Dienst identifiziert (S. 46–50), ein 

Charakter, der jeder kirchlichen Amtsausübung zukomme (S. 57–63).  

Der Autor hält sodann zur Klarstellung fest, dass Laien grundsätzlich befähigt seien, zumindest 

bestimmte Kirchenämter zu übernehmen, zumal der Codex dies in c. 228 § 1 selbst so festlegt und 

es Kirchenämter gibt, die nicht mit der Ausübung von Leitungsgewalt verbunden sind, so dass sich 

dort ohnehin keine Probleme stellen (S. 63–66). Sehr zu begrüßen ist, dass Brechtel im 

Zusammenhang mit einer weiteren Begriffsklärung, nämlich derjenigen von „potestas“, betont, 

dass „Macht“ keine adäquate Übersetzung davon darstelle, selbst wenn der Synodale Weg stets 

von Macht und Machtmissbrauch in der Kirche gesprochen habe, denn der Missbrauch von 

Vollmachten durch Einzelpersonen dürfe nicht darüber hinwegtäuschen, dass es strukturell in der 

Kirche nicht um Macht gehe. Freilich erscheint demgegenüber die erneute Betonung, dass es 

stattdessen um einen Dienst gehe, angesichts der Realität auch etwas idealistisch und sollte schlicht 

neutral von Amtsvollmacht die Rede sein (S. 66–71). Tatsächlich stellt Brechtel im Anschluss auch 



IHLI, REZ. BRECHTEL, LEITUNGSGEWALT  NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/330   2 

die beiden im Deutschen gebräuchlichen Übersetzungen „Vollmacht“ und „Gewalt“ vor und 

verweist auf den Ursprung aller kirchlichen Amtsvollmacht von Jesus Christus her und ihren 

Dienstcharakter zugunsten der Zielsetzung der Kirche, weswegen sich jegliche eigennützige 

Machtausübung von vornherein verbiete (S. 71–82). Dies ist theoretisch selbstverständlich 

zutreffend; gleichwohl unterschätzt die von Brechtel gestellte rhetorische „Frage, ob nicht gerade 

eine bischöflich verfasste Kirche in sich jedes elitäre Gehabe ausschließt, da ihre Amtsträger 

ausschließlich Hirten sind, die im Dienste des Volkes Gottes stehen und denen es in ihrer Aufgabe 

gerade nicht um Selbstbereicherung und Ruhm gehen kann“ (S. 81), wahrscheinlich dennoch real 

vorkommende Auswüchse einer klerikalistischen, eigenmächtigen Amtsausübung.  

Der Autor bestimmt die von ihm behandelte Leitungsvollmacht zur Unterscheidung von sonstigen 

kirchlichen Leitungsaufgaben als eine solche, die a) dem Zweck der kirchlichen Sendung diene und 

b) aufgrund einer Missio canonica c) im Namen der Kirche d) gegenüber zugeordneten 

Untergebenen ausgeübt werde, weshalb sie zutreffenderweise Jurisdiktions- oder Hirtengewalt 

genannt werden könne (S. 82–89).  

Im Zusammenhang mit der von ihm angerissenen kanonistischen Diskussion über die Frage, ob die 

sacra potestas in eine Weihe- und eine Leitungsgewalt teilbar sei oder ob letztere zwingend mit 

der ersteren zusammenhänge bzw. automatisch mit dieser verliehen werde (S. 89–99), was für die 

Übertragbarkeit der Leitungsgewalt an Laien selbstredend von Relevanz ist, stellt er zunächst 

insbesondere historische Argumente für eine Trennbarkeit der beiden Gewalten dar, darunter die 

Ausübung des Papstamtes durch noch nicht geweihte Amtsträger, wobei er berechtigterweise 

darauf verweist, dass ein historischer Befund nicht zwingend ein theoretisches Argument sein 

müsse, sondern schlicht auch einen Missbrauch darstellen könne (S. 100–110). Andererseits müsse 

die Einheit der sacra potestas gewährleistet sein, damit der Bischof sein Hirtenamt überhaupt 

umfassend ausüben könne (S. 110–117).  

In einem Überblick über die Lehre des Zweiten Vaticanums primär anhand von Lumen Gentium 

und der Nota Explicativa Praevia zeigt Brechtel sodann auf, dass das Konzil keine klare Antwort auf 

die Frage der Einheit der sacra potestas gegeben, sondern einerseits die Zusammengehörigkeit der 

Weihe- und der Leitungsgewalt vertreten, andererseits damit aber noch nicht zwingend die 

Existenz von Leitungsgewalt abseits von Weihegewalt ausgeschlossen habe (S. 117-127). 

Dementsprechend ist auch der kodikarische Befund, der sich auf Basis der Konzilstexte in der 

Reformkommission mit ihren unterschiedlichen Strömungen ergeben hat, nicht einheitlich. Der 

Autor legt diesen in einer sehr präzisen Weise dar und kann durch seine erfreulich sorgfältige 

Textexegese zeigen, dass der für die Frage der Beteiligung von Laien an Leitungsgewalt 

selbstverständlich zentrale c. 129 CIC gerade nicht ausschließe, dass Laien Inhaber von 

Leitungsgewalt sein können, wie man auf den ersten Blick meinen könnte, da Laien in c. 129 § 1 CIC 

zwar nicht genannt werden, man allein daraus aber noch keine Inhabilität schlussfolgern dürfe, weil 

inhabilitierende Gesetze ausdrücklich formuliert sein müssen (c. 10 CIC) und einer engen Auslegung 

unterliegen (c. 18 CIC), sodass allein die Nichtnennung von Laien keine Inhabilitätsklausel darstellen 

könne. Brechtel führt zum Vergleich den umgekehrt formulierten c. 229 § 3 CIC an: Nur weil er 

lediglich Laien die Befähigung zuspricht, Hochschullehrer zu sein, und nirgends sonst erwähnt ist, 

dass Kleriker Theologieprofessoren sein können, würde dies selbstverständlich dennoch niemand 

bezweifeln (S. 127–138). Auch wenn diese Argumentation voll und ganz überzeugt, bleibt doch die 

Frage zurück, welchen tieferen Sinn dann, wenn Laien dadurch nicht ausgeschlossen sind, die 

Feststellung des c. 129 § 1 CIC überhaupt haben soll. Als weiteres Argument führt Brechtel die – 

teilweise ja als Fremdkörper im Gesetzestext geschmähte – Vorschrift des c. 1421 § 2 CIC an, dass 

Laien Kollegialrichter sein können, welche eine potestas ordinaria vicaria innehaben, womit sich 



IHLI, REZ. BRECHTEL, LEITUNGSGEWALT  NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/330   3 

insgesamt der Befund ergibt, dass Laien zwar von einer potestas ordinaria propria ausgeschlossen 

sind (c. 274 § 1 CIC), nicht aber von einer potestas ordinaria vicaria oder einer potestas delegata, 

und dass sie auch an der Ausübung der potestas ordinaria propria mitwirken können (c. 129 § 2 

CIC), wozu neben Stellvertretung und Delegation auch andere Formen wie consensus und consilium 

im Rahmen der verschiedenen kodikarischen Beratungs- und beispruchsberechtigten Gremien 

zählen können und was auch auf den in den Grundrechten aller Christgläubigen grundgelegten 

umfassenden Teilhaberechten (und -pflichten) auch der Laien fußt (S. 138–148). Den von der 

Teilhabe an Leitungsgewalt handelnden c. 129 § 2 CIC analysiert der Autor danach näher in seinen 

einzelnen Klauseln (S. 148–159). Ausgehend von den umfangreichen Arbeiten Peter Platens stellt 

Brechtel sodann das Rechtsinstitut der Delegation dar und hält es prinzipiell für eine gut geeignete 

Möglichkeit der Mitwirkung von Laien an der Ausübung von Leitungsgewalt, zumal der Delegat 

lediglich kraft fremder Gewalt handele, die ungeteilt beim Deleganten verbleibe. Freilich könne 

aufgrund der Einheit von Weihe- und Leitungsgewalt nicht jede Handlung delegiert werden oder 

sei dies jedenfalls nicht bei jeder opportun (S. 159–167). Dagegen stelle zwar die Übertragung von 

potestas ordinaria vicaria an Laien theoretisch gleichfalls eine Möglichkeit ihrer Teilhabe an 

Leitungsgewalt dar, könne allerdings aufgrund der Norm des c. 274 § 1 CIC nicht oder nur in 

gesetzlich explizit geregelten Ausnahmefällen – wie eben demjenigen des c. 1421 § 2 CIC – realisiert 

werden (S. 168–172). Bestätigt sieht Brechtel diesen Befund im Nachsynodalen Apostolischen 

Schreiben „Christifideles laici“ und im Katechismus der Katholischen Kirche, die beide, wie er erneut 

mit präziser Textexegese herausarbeitet, den Schwerpunkt auf eine Mitwirkung von Laien in 

Beratungsorganen, freilich im Sinne einer echten Zusammenarbeit und nicht als bloße Zuarbeit, 

legen, aber auch das Amt des laikalen Diözesanrichters als Betätigungsfeld explizit anführen und 

damit bekräftigen (S. 185–203).  

Der Autor versucht dann, aus lehramtlichen und legislativen Dokumenten herauszuarbeiten, wie 

diese nicht eindeutige kodikarische Gesetzeslage nach dem gesetzgeberischen Verständnis zu 

interpretieren sein soll. Hierbei identifiziert er zunächst die Kurienverfassung gemäß der (nicht 

mehr in Geltung stehenden) Apostolischen Konstitution „Pastor bonus“ als ein prominentes 

Beispiel für eine Kooperation von Laien an Leitungsvollmacht im Sinne einer bloßen Beratung und 

Zuarbeit und damit für eine restriktive Auslegungsweise des c. 129 § 2 CIC (S. 205–212). Ein anderes 

Beispiel einer Beteiligung von Laien sieht er in ihrer konsultativen Mitwirkung an der Vorbereitung, 

Durchführung und Umsetzung der Versammlungen der Bischofssynode; dabei sei die beratende 

Mitwirkung insofern nicht zu unterschätzen, als die Bischofssynode insgesamt nur ein 

Konsultativorgan für die durch den Papst ausgeübte Leitungsgewalt darstelle und weil zuletzt das 

synodale Element der Vor- und Nachbereitung der Synodalversammlungen stärker in den Blick 

genommen worden sei (S. 218–228). Aber auch weitere Texte untersucht Brechtel, darunter eine 

Entscheidung der Apostolischen Signatur von 1993, die Instruktion „Ecclesiae de mysterio“ von 1997 

sowie das Direktorium für Dienst und Leben der Priester von 2013 (S. 228–237). Von besonderem 

Interesse ist die Rechtslage nach dem CCEO als Vergleich. Brechtel interpretiert dabei zutreffend c. 

979 CCEO trotz sprachlicher Differenzen als inhaltsgleiche Parallelnorm zu c. 129 CIC. Wesentlich 

ist sein Verweis darauf, dass eine c. 247 § 1 CIC entsprechende Norm im CCEO fehlt, während der 

letztere ebenfalls den laikalen Diözesanrichter kennt (c. 1087 § 2 CCEO), was als klare 

Richtungsentscheidung gegen eine Inhabilität von Laien zur Übernahme von Leitungsgewalt und 

damit als eine entsprechende Auslegung der unklaren Rechtslage nach dem CIC begriffen werden 

könne, zumal „Cleri sanctitati“ als früheres ostkirchliches Recht noch eine entsprechende Norm 

gekannt habe (S. 237–243). Dies könne auch als ein Zeichen verstanden werden, dass der 

Gesetzgeber an der durch c. 1421 § 2 CIC eingeräumten Möglichkeit der Ernennung laikaler 



IHLI, REZ. BRECHTEL, LEITUNGSGEWALT  NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/330   4 

Diözesanrichter festhalten wolle, was auch daran ersichtlich sei, dass diese Vorschrift nie und damit 

nicht einmal durch Papst Benedikt XVI. geändert worden sei, obwohl dieser während der 

Codexreform ein vehementer Gegner der Einführung dieser Bestimmung gewesen sei (S. 244–250). 

Nicht zu vergessen sei auch, dass es Leitungsaufgaben ohne Leitungsgewalt im engeren Sinne 

geben könne, die auch eine der Realisationsweisen des c. 129 § 2 CIC darstellten, beispielsweise die 

Funktion der Pfarrbeauftragten nach c. 517 § 2 CIC oder diejenige der Leiter katholischer Schulen 

(S. 250–254).  

Die Möglichkeit der Ernennung von Laien zu Diözesanrichtern sieht Brechtel korrekterweise durch 

das Motuproprio „Mitis iudex Dominus Iesus“ gestärkt, das ja – freilich nur für Eheverfahren – die 

Möglichkeit eingeräumt hat, dass ein Richterkollegium auch zwei Laien beinhalten kann (S. 259–

270); die Feststellung Brechtels, dass durch die Derogationsbestimmung am Ende des 

Motuproprios auch die Spannung zwischen c. 274 § 1 CIC und c. 1421 § 2 CIC aufgehoben sei, indem 

dadurch c. 274 § 1 CIC seine Geltung verloren habe (S. 263), gilt freilich nicht für das Gerichtswesen 

allgemein, sondern nur für Eheverfahren, weil beispielsweise bei den zunehmend an Bedeutung 

gewinnenden Strafprozessen c. 1421 § 2 CIC uneingeschränkt weiterhin Geltung besitzt und 

demnach nach wie vor nur einen Laienrichter im Kollegium zulässt.  

Einen Paradigmenwechsel sieht der Autor vor allem durch die Kurienreform aufgrund der 

Apostolischen Konstitution „Praedicate Evangelium“ gegeben, insofern bereits zuvor durch 

päpstliche Spezialgesetzgebung für die neugebildeten Dikasterien für die Laien, die Familie und 

das Leben bzw. für den Dienst zugunsten der ganzheitlichen Entwicklung des Menschen eine 

Mitgliedschaft von Laien in diesen beiden genannten Einrichtungen ermöglicht worden sei, was 

dann durch die Kurienreform zum Regelfall geworden und in der Praxis auch tatsächlich umgesetzt 

worden sei bis hin zu Leitungsfunktionen in verschiedenen Dikasterien. Damit hätten Laien 

nunmehr Anteil an der kurialen, kollegial ausgeübten potestas ordinaria vicaria und damit auch an 

der päpstlichen Leitungsgewalt, was auf Grundlage der vorherigen Kurienverfassung gemäß 

„Pastor bonus“ noch explizit ausgeschlossen gewesen sei. Dies sei zugleich ein klares 

gesetzgeberisches Signal, wie c. 129 § 2 CIC zu verstehen sei, und damit auch mehr oder weniger 

ein Schlussstrich unter die Diskussion um die Beteiligungsfähigkeit von Laien an der potestas 

regiminis. Freilich sei durch „Praedicate Evangelium“ c. 274 § 1 CIC nur für den Bereich der 

römischen Kurie derogiert und stehe ansonsten weiterhin in Geltung, so dass die diesbezügliche 

kodikarische Spannung weiterhin fortbestehe, was sicherlich eine richtige Beobachtung Brechtels 

darstellt (S. 270–306).  

Diese Entwicklungslinie sieht der Autor bestätigt durch die dem Dikasterium für die Institute des 

geweihten Lebens und die Gesellschaften des apostolischen Lebens durch Papst Franziskus 2022 

gewährte Vollmacht, im Einzelfall in Abweichung von c. 588 § 2 CIC – also letztlich contra legem – 

die Übertragung des Amtes eines höheren Oberen in einem klerikalen Ordensinstitut päpstlichen 

Rechts oder einer klerikalen Gesellschaft des apostolischen Lebens päpstlichen Rechts an einen 

Laien zu erlauben. Seiner Einschätzung, dass dies geradezu „revolutionär“ sei (S. 334), ist 

zuzustimmen, nachdem derartige Laien dadurch eine potestas regiminis propria (und nicht lediglich 

vicaria) erlangen und damit Ordinarius, ja sogar gegebenenfalls Inkardinationsordinarius sind, 

soweit das Institut bzw. die Gesellschaft ein Inkardinationsverband ist. Dies geht zweifellos über 

die zuvor für Laien mögliche Teilhabe an der Leitungsgewalt deutlich hinaus, wenn auch – wie 

Brechtel akribisch herausarbeitet – der genaue Rechtscharakter dieser Neuerung schwer zu fassen 

ist und sie keine Auswirkungen auf die Leitungsgewalt im verfasst-kirchlichen Bereich hat (S. 306–

335).  



IHLI, REZ. BRECHTEL, LEITUNGSGEWALT  NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/330   5 

In einem ausblickhaften letzten Abschnitt nimmt der Autor das Instrumentum laboris der 16. 

Ordentlichen Generalversammlung der Bischofssynode mit dem Thema „Für eine synodale Kirche 

– Gemeinschaft, Teilhabe und Mission“ in den Blick, um zu prüfen, ob die erkannten 

Rechtsentwicklungen darin weitergeführt werden. Dies findet er durch die Betonung von 

Partizipation u. a. durch die Ausübung von Beispruchsrechten, Transparenz des kirchlichen 

Leitungshandelns sowie Forderungen nach strukturellen Verbesserungen und Neuerungen im 

Hinblick auf eine stärkere Beteiligung von Laien an Leitungsfunktionen bestätigt (S. 345–358). Auch 

wenn einzuräumen ist, dass das Instrumentum laboris der aktuelle Stand zum Zeitpunkt der 

Einreichung der Dissertation war, lässt es den Leser doch etwas unbefriedigt zurück, dass für die 

Drucklegung des Buches nicht auch das Abschlussdokument der Bischofssynode berücksichtigt 

wurde, das sich Papst Franziskus am 24. November 2024 und damit nicht lange nach Erscheinen 

des Werkes zu eigen gemacht hat. Es hätte zumindest nahegelegen, mit der Drucklegung noch bis 

dahin zuzuwarten. 

Den Wert des Buches, das durch ein umfangreiches Quellen- und Literaturverzeichnis abgerundet 

wird (S. 367–400), schmälert das insgesamt allerdings nicht. Es hat vor dem Hintergrund, dass es 

sich dabei um eine sehr umstrittene Materie handelt, die Frage der Beteiligungsfähigkeit von Laien 

an der potestas regiminis mit einem erfreulich klaren Ja beantwortet, wie Brechtel in einem Fazit 

(S. 359–365) nochmals explizit festhält, und zwar zum einen im Hinblick auf eine Beteiligung an der 

Leitungsgewalt, zum anderen aber auch hinsichtlich einer Übernahme derselben, was Brechtel 

dahingehend spezifiziert, dass Laien sowohl die Übernahme delegierter als auch ordentlicher 

stellvertretender Gewalt möglich ist, was ein sehr breites Feld an Einsatzmöglichkeiten eröffnet und 

damit auch zeigt, dass die Einheit der sacra potestas nur relativ ist, weil Weihe- und Leitungsgewalt 

nur in bestimmten Grundämtern der verfassten Kirche zwingend miteinander verbunden sind, so 

dass Laien letztlich nur die Übernahme der potestas ordinaria propria im Bereich der verfassten 

Kirche nicht möglich ist. In der Praxis würde das bedeuten, dass Laien sogar noch viel mehr 

Leitungsaufgaben als bislang übertragen werden könnten. Für eine Klarstellung in dieser Hinsicht 

schlägt Brechtel abschließend vor, c. 274 § 1 CIC entsprechend neu zu formulieren, und greift dafür 

auf eine bereits im Rahmen der Codexreform diskutierte Textfassung zurück. Seinen 

Schlussfolgerungen ist ohne weiteres zuzustimmen, und dass die recht sorgfältig redigierte, logisch 

strukturierte Abhandlung dies mit einem guten Überblick über die Rechtsentwicklung präzise 

herausgearbeitet hat, macht sie zu einem Gewinn.  

  


