
 

 FACHARTIKEL 

DAS EU-RECHT UND DIE KATHOLISCHE KIRCHE – ZWISCHEN 

DIALOG UND FREIHEITSGEWÄHR 

STEFAN KORIOTH 
 

 ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329 veröffentlicht am 27.01.2026 

 

  



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   1 

DAS EU-RECHT UND DIE KATHOLISCHE 

KIRCHE – ZWISCHEN DIALOG UND 

FREIHEITSGEWÄHR* 
VON STEFAN KORIOTH 
 

Zusammenfassung: Der Artikel befasst sich mit aktuellen religionsrelevanten Entscheidungen im Recht der 

Europäischen Union. Neue Akzente setzt hier vor allem die europäische und nationale Rechtsprechung zu 

Arbeitsverhältnissen mit Kirchen. 

Summary: This article addresses recent developments concerning the relationship between the EU and 

churches. There is a series of new judgement of EU- und national Courts in the field of labor law. 
 

1 Grundlagen 

Die Europäische Union hat keine Zuständigkeit für die Bereiche der Religion und der 

Religionsgemeinschaften. Das nationale Recht der Mitgliedstaaten bestimmt den rechtlichen 

Grundstatus, die Rechte und Pflichten dieser Gemeinschaften. Aber damit ist mein Thema nicht 

beendet, sondern es beginnt. Es gibt kein europäisches Religionsrecht, aber religionsrelevantes 

europäisches Recht. Das hängt mit der besonderen Gestalt und Wirkungsweise der Union und 

des Unionsrechts zusammen. Sie zeigen im Ergebnis eine zunehmende Aufmerksamkeit für 

Belange der Religion und der nichtreligiösen Kräfte, in einem Bereich sogar eine Brisanz des 

Verhältnisses von Union, Religion und Religionsgemeinschaften. Dabei ist das Geflecht der 

religionsrelevanten Normen zwischen Union und Mitgliedstaaten zunehmend komplex und – im 

ursprünglichen Sinn des Wortes – vielschichtig geworden.  

Um dies zu verstehen, beginne ich mit drei Basics des Unionsrechts, die seit der Gründung der 

EWG durch die Römischen Verträge von 1957 festzustellen sind. Erstens: Die Union beruht auf 

dem Prinzip der begrenzten Einzelermächtigung (Art. 5 Abs. 1 EUV). Art. 5 Abs. 2 EUV sagt:  

„Nach dem Grundsatz der begrenzten Einzelermächtigung wird die Union nur innerhalb 

der Grenzen der Zuständigkeiten tätig, die die Mitgliedstaaten ihr in den Verträgen zur 

Verwirklichung der darin niedergelegten Ziele übertragen haben. Alle der Union nicht in 

den Verträgen übertragenen Zuständigkeiten verbleiben bei den Mitgliedstaaten.“  

Jeder verbindliche Rechtsakt der Union bedarf einer ausdrücklichen Ermächtigungsgrundlage. 

Die Union hat vor allem Zuständigkeiten im Bereich der Wirtschaft, der Währung, des Handels 

und des Verbraucherschutzes, der Energie und Teilen des Umweltschutzes, nicht aber der 

Religion. Zweitens: Sämtliches Unionsrecht, wenn es kompetenzgemäß ist, hat unmittelbare 

Geltung in den Mitgliedstaaten. Ihm kommt dabei ein Anwendungsvorrang vor sämtlichem 

nationalen Recht zu, auch dem Verfassungsrecht.1 Drittens: Das Unionsrecht ist häufig 

 

* Vortrag gehalten am: 21.11.2025 im Rahmen des NomoK@non Fachkolloquiums „Europa und die Katholische Kirche. 

Kontinentale Ebene im Kirchen- und Religionsrecht“. Der Vortragsstil wurde beibehalten. 

1 Grundlegend EuGH, Urteil vom 15. Juli 1964 – Costa/ENEL –, C – 6/64. 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   2 

Querschnittsrecht, d.h., seine Vorgaben können alle Lebensbereiche erfassen, auch Fragen mit 

religiösem Bezug. Insbesondere darüber kommen Religionsgemeinschaften in den Blick des 

Unionsrechts.  

2 Die Union und die Religion 

1957 begann die Europäische Wirtschaftsgemeinschaft mit wirtschaftsbezogenen 

Vereinheitlichungsmaßnahmen, insbesondere mit dem Ziel des Binnenmarktes. Religion spielte 

keine Rolle. Dass dennoch religiöse Interessen berührt sein konnten und rechtlich bewältigt 

werden mussten, zeigte erstmals eine Entscheidung des EuGH aus dem Jahre 1976, der Fall 

Prais.2 Eine britische Staatsbürgerin hatte sich auf eine bei der EWG ausgeschriebene Stelle 

beworben. An den Bewerbungsgesprächen nahm sie nicht teil, weil ihr religiöse Gebote die 

Teilnahme an dem festgesetzten Tag nicht erlaubten. Ihre Bewerbung wurde wegen der 

Nichtteilnahme nicht berücksichtigt. Der EuGH urteilte:  

„Teilt ein Bewerber der Anstellungsbehörde mit, dass ihn religiöse Gebote daran hindern, 

sich an bestimmten Tagen zu den Prüfungen einzufinden, so muss die Behörde dem 

Rechnung tragen und sich bei der Terminbestimmung für die Prüfungen bemühen, diese 

Daten zu vermeiden.“  

Der Fall zeigte zunächst, dass auch schon die frühe Gemeinschaft religiösen Ansprüchen nicht 

entgehen konnte, weil religiöse Überzeugungen das gesamte Leben und alle Lebensbereiche 

erfassen können – auch Religion hat in den weltlichen Ordnungen etwas querschnittartiges. 

Sodann: interessant ist, dass der EuGH mit keinem Wort ein Grundrecht der Religionsfreiheit im 

Verhältnis des Bürgers zur damaligen Wirtschaftsgemeinschaft erwähnte, obwohl dies 

nahegelegen hätte. Es gab zwar in den 1970er Jahren noch keinen geschriebenen 

Grundrechtskatalog, der die Gemeinschaft verpflichtet hätte, aber der EuGH hatte gerade in dem 

Jahrzehnt ab 1970 begonnen, in Anlehnung an die Europäische Menschenrechtskonvention und 

die gemeinsamen Überzeugungen der Mitgliedstaaten, eine Grundrechtsjudikatur auf 

ungeschriebener Grundlage zu entwickeln.3 Die äußerst knappe Begründung im Fall Prais 

argumentierte gleichheitsrechtlich und schlug dadurch einen Ton an, der danach durchgehend 

bei Fragen der Religion eine Rolle spielen sollte. Bezeichnend ist schließlich, dass in diesem 

frühen Fall die Religion als individuelles Interesse zur Sprache kommt; von 

Religionsgemeinschaften und Kirchen war zu dieser Zeit mit Blick auf das damalige 

Gemeinschaftsrecht noch nicht die Rede.  

1986 wurde die Wirtschaftsgemeinschaft zur Europäischen Gemeinschaft mit ausgedehnteren 

Zuständigkeiten. In den Folgejahren, verstärkt nach der Gründung der Europäischen Union 1992, 

zeigte sich immer wieder, dass Europäisches Recht durchaus nunmehr Religionsgemeinschaften 

und ihre teils besonderen Rechte nach den mitgliedsstaatlichen Ordnungen berühren konnte. 

Das betraf Fragen des Beihilfenverbots, das unter Umständen für soziale Dienste der Kirchen 

bedeutsam sein konnte, aber auch – in Deutschland – staatliche Hilfen bei der Einziehung der 

Kirchensteuer. Es ging zudem um Fragen des Datenschutzes, etwa beim Austausch von 

Mitgliedschaftsdaten zwischen Kirche und Staat, und vor allem und immer stärker, dem Zug der 

 

2 EuGH, Slg. 1976, 1589 – Prais –, 130/75. 

3 EuGH, Rs. 11/70, Slg. 1970, 1125 – Internationale Handelsgesellschaft; EuGH, Rs. 4/73, Slg. 1974, 491 – Nold. 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   3 

Zeit folgend, um das an die Mitgliedsstaaten und Unionsbürger gerichtete Verbot der 

Diskriminierung aus u.a. religiösen Gründen. Das Verhältnis zur organisierten Religion begann 

die Union, trotz fehlender Zuständigkeit, zu beschäftigen.4  

1997 kam es zur „Kirchenerklärung“ als Zusatz zum Vertrag von Amsterdam, die 2007 durch den 

Lissabon-Vertrag im Wesentlichen unverändert ausdrücklich in das vertragliche Primärrecht der 

Union aufgenommen wurde. Art. 17 AEUV bestimmt seither:  

„(1) Die Union achtet den Status, den Kirchen und religiöse Vereinigungen oder 

Gemeinschaften in den Mitgliedstaaten nach deren Rechtsvorschriften genießen, und 

beeinträchtigt ihn nicht.  

(2) Die Union achtet in gleicher Weise den Status, den weltanschauliche Gemeinschaften 

nach den einzelstaatlichen Rechtsvorschriften genießen.  

(3) Die Union pflegt mit diesen Kirchen und Gemeinschaften in Anerkennung ihrer Identität 

und ihres besonderen Beitrags einen offenen, transparenten und regelmäßigen Dialog.“ 

Der in Absatz 3 proklamierte Dialog stellt die Kirchen und religiösen Gemeinschaften in eine 

Reihe mit anderen relevanten gesellschaftlichen Gruppen und enthält so etwas wie eine 

protokollarische Aufwertung, den Ausdruck besonderer Wertschätzung seitens der Union. Die 

Absätze 1 und 2 werden gelegentlich missverstanden. Es handelt sich nicht um eine 

unionsrechtliche Gewährleistung von Rechten der Religionsgemeinschaften oder gar eine 

Festschreibung ihres religiösen Status. Das ginge auch nicht, weil hierzu der Union die 

Zuständigkeit fehlt. Die Vorschrift bekräftigt die Nichtkompetenz der – in diesem Sinne – 

religionsneutralen Union und betont die individuellen staatskirchenrechtlichen Ausprägungen 

seitens der Mitgliedstaaten. In den Worten des EuGH in der Entscheidung Egenberger von 2018, 

auf die ich noch kommen werde: Es geht in Art. 17 AEUV (nach der holprigen deutschen 

Übersetzung) „um die Neutralität der Union demgegenüber, wie die Mitgliedstaaten ihre 

Beziehungen zu den Kirchen und religiösen Vereinigungen oder Gemeinschaften gestalten“.5 

Dass der EuGH in diesem Zusammenhang auch von einer „Autonomie der Kirchen“ spricht, ist 

mehr als missverständlich und vom Wortlaut nicht gedeckt.  

Heute gibt es noch weitere relevante Normen. Seit 2007 gilt die Charta der Grundrechte der EU 

von 2000 als Primärrecht (Art. 6 Abs. 1 EUV), wobei Art. 6 Abs. 2 EUV ausdrücklich betont, dass 

die Grundrechte die „Zuständigkeiten der Union in keiner Weise“ erweitern. 

Grundrechtsverpflichtet sind die EU und die Mitgliedstaaten, soweit diese Unionsrecht 

ausführen (Art. 51 Abs. 1 EU-GRC). Art. 10 Abs. 1 EU-GRC bestimmt:  

„Jede Person hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit. Dieses Recht 

umfasst die Freiheit, die Religion oder Weltanschauung zu wechseln, und die Freiheit, seine 

Religion oder Weltanschauung einzeln oder gemeinschaftlich mit anderen öffentlich oder 

privat durch Gottesdienst, Unterricht, Bräuche und Riten zu bekennen.“  

Art. 21 EU-GRC schützt vor Diskriminierungen seitens der Union insbesondere wegen „der 

Religion“, nach Art. 22 achtet die Union „die Vielfalt der Kulturen, Religionen und Sprachen“.  

 

4 Aus der deutschen Literatur dazu etwa Link, Christoph, Staat und Kirche im Rahmen des europäischen Einigungsprozesses, in: 

Zeitschrift für evangelisches Kirchenrecht 42 (1997) 130-154; Robbers, Gerhard, Das Verhältnis von Staat und Kirche in Europa, in: 

Zeitschrift für evangelisches Kirchenrecht 42 (1997) 122-129. 

5 EuGH, C – 414/16 – Egenberger. 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   4 

3 Unionsrecht und kirchliche Arbeitsverhältnisse 

Insgesamt gibt es damit schon primärrechtlich eine Reihe religionsbezogener Normen – das 

nationale Staatskirchenrecht unterliegt „in durchaus beachtlichem Ausmaß europarechtlichen 

Einflüssen. Substanzielle Veränderungen“6 des nationalen Rechts sind damit aber nicht 

verbunden gewesen und auch in Zukunft nicht zu erwarten. Eine Ausnahme gibt es. Diese betrifft 

arbeitsrechtliche Fragestellungen. Die hier auftretenden Reibungen, die nötigen 

Harmonisierungen und Anpassungen zwischen kirchlichem, nationalem und unionalem Recht 

beschäftigen fast ausschließlich Deutschland. Wir haben bei der Integration kirchlicher 

Besonderheiten in das Arbeitsrecht – also die privatrechtlichen Arbeitsverhältnisse – seit langem 

einen besonderen und kontroversen Weg eingeschlagen, der nicht zuletzt unter dem Einfluss 

des Unionsrechts jetzt Korrekturen unterliegt. Um dies zu erläutern, schildere ich die 

zunehmend europäisierte Entwicklung des nationalen Rechts anhand der Rechtsprechung.  

Im Jahr 1985 hatte das Bundesverfassungsgericht über zwei Verfassungsbeschwerden wegen 

Kündigungen zu entscheiden, die katholische kirchliche Einrichtungen gegen in ihren Diensten 

stehende Arbeitnehmer ausgesprochen hatten. Kündigungsgrund waren die Verletzung von 

Loyalitätsobliegenheiten in Gestalt von Lebensführungspflichten von kirchlichen 

Arbeitnehmern. Im ersten Fall hatte sich ein katholischer Assistenzarzt in einem katholischen 

Krankenhaus öffentlich und kritisch mit „klerikal-konservativen“ Auffassungen zur 

Abtreibungspraxis auseinandergesetzt. Ihm wurde postwendend außerordentlich und 

ordentlich gekündigt. Im zweiten Fall war ein Buchhalter in einem katholischen Jugendwohnheim 

aus der katholischen Kirche ausgetreten, die Kündigung kam ebenfalls sofort, nachdem die 

Einrichtung davon erfahren hatte. Die Arbeitsgerichte hatten den Kündigungsschutzklagen 

beider Arbeitnehmer stattgegeben, das Bundesverfassungsgericht gab den kirchlichen 

Einrichtungen Recht. Es betonte die hohe Bedeutung des kirchlichen Selbstbestimmungsrechts 

nach Art. 140 GG i.V.m. Art. 137 Abs. 3 WRV. Zwar gelte, wenn sich die Kirche zur Begründung 

von Arbeitsverhältnissen der Privatautonomie bediene, das staatliche Arbeitsrecht, also auch 

etwa das Kündigungsschutzgesetz. Für die Ausgestaltung des Arbeitsverhältnisses, bis hin zur 

Auferlegung von Loyalitätspflichten außerhalb der eigentlichen beruflichen Tätigkeit, bleibe aber 

die Garantie des Selbstbestimmungsrechts maßgeblich. Welche kirchlichen 

Grundverpflichtungen als Gegenstand des Arbeitsverhältnisses bedeutsam sein könnten, richte 

sich damit nach den von der Kirche einseitig aufgestellten Maßstäben.  

„Soweit diese kirchlichen Vorgaben den anerkannten Maßstäben der verfassten Kirchen 

Rechnung tragen, was in Zweifelsfällen durch entsprechende gerichtliche Rückfragen bei 

den zuständigen Kirchenbehörden aufzuklären ist, sind die Arbeitsgerichte an sie 

gebunden, es sei denn, die Gerichte begäben sich dadurch in Widerspruch zu 

Grundprinzipien der Rechtsordnung, wie sie im allgemeinen Willkürverbot (Art. 3 Abs. 1 

GG) sowie in dem Begriff der ‚guten Sitten’ (§ 138 Abs. 1 BGB) und des ordre public (Art. 30 

EGBGB) ihren Niederschlag gefunden haben.“7  

 

6 Classen, Claus-Dieter, Europarecht und Staatskirchenrecht, in: Pirson, Dietrich u.a. (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts der 

Bundesrepublik Deutschland3 I, § 11 Rn. 47. 

7 BVerfGE 70, 138 (168).  



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   5 

Kurz: Die Kirche hat immer recht, soweit sie nicht gegen elementare rechtsstaatliche Grundsätze 

verstößt und wenn sie sich folgerichtig verhält. Europäisches Recht spielte nach dem damaligen 

Stand des Gemeinschaftsrechts keine Rolle.  

2014 gab es eine zweite Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts, hier war 

Beschwerdeführerin die kirchliche Trägerin eines katholischen Krankenhaueses. Sie hatte einem 

bei ihr beschäftigten Chefarzt außerordentlich gekündigt, weil dieser seine auch nach 

katholischem Recht geschlossene Ehe während des Dienstverhältnisses durch Scheidung 

beendet und danach erneut geheiratet hatte. Nach den damals geltenden Bestimmungen des 

Arbeitsvertrags stellte das Leben in kirchlich ungültiger Ehe oder eheähnlicher Gemeinschaft 

einen groben Verstoß gegen kirchliche Grundsätze dar, der – nach Auffassung des 

Bundesverfassungsgerichts – die Kündigung rechtfertigte. Die Maßstäbe – Berücksichtigung des 

kirchlichen Selbstbestimmungsrechts bis zur Willkürgrenze – etwa die gleichen wie 1985; 

erstmals setzte sich das Bundesverfassungsgericht aber auch mit unionsrechtlichen Maßstäben 

auseinander und sah diese nicht verletzt.8 

Das Bundesverfassungsgericht verwies 2014 die Sache an das Bundesarbeitsgericht zurück, das 

dann aber seinerseits mögliche Kollisionen mit dem Unionsrecht sah und die Frage, ob die 

Maßstäbe des Bundesverfassungsgerichts mit Unionsrecht vereinbar seien, dem Gerichtshof 

der Union vorlegte; dieser entschied seinerseits 2018.9 Das Gericht zog die auf Art. 19 AEUV 

gestützte Richtlinie zur Gleichbehandlung im Beruf heran.10 Diese verbietet pauschal 

Ungleichbehandlungen von Arbeitnehmern, auch wegen der Religion, bestimmt dann aber in 

Art. 4 Abs. 2, dass die „Mitgliedstaaten in Bezug auf berufliche Tätigkeit innerhalb von Kirchen“ 

Bestimmungen vorsehen können, wonach  

„eine Ungleichbehandlung wegen der Religion oder Weltanschauung einer Person keine 

Diskriminierung darstellt, wenn die Religion oder die Weltanschauung dieser Person nach 

der Art dieser Tätigkeiten oder der Umstände ihrer Ausübung eine wesentliche, 

rechtmäßige und gerechtfertigte berufliche Anforderung angesichts des Ethos der 

Organisation darstellt. Eine solche Ungleichbehandlung muss die verfassungsrechtlichen 

Bestimmungen und Grundsätze der Mitgliedstaaten sowie die allgemeinen Grundsätze des 

Gemeinschaftsrechts beachten und rechtfertigt keine Diskriminierung aus einem anderen 

Grund.“ 

Der Bundesgesetzgeber setzte diese Gleichbehandlungsrichtlinien in Bestimmungen des 

Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetzes11 um. § 9 Abs. 1 AGG erlaubt eine unterschiedliche 

Behandlung wegen der Religion bei der Beschäftigung durch Religionsgemeinschaftenn und „die 

ihnen zugeordneten Einrichtungen“, wenn „eine bestimmte Religion […] unter Beachtung des 

Selbstverständnisses der jeweiligen Religionsgemeinschaft […] im Hinblick auf ihr 

Selbstbestimmungsrecht oder nach der Art der Tätigkeit eine gerechtfertigte berufliche 

Anforderung darstellt“. Dies betonte insgesamt stärker die Rechtsstellung und 

Selbstbestimmung der Religionsgemeinschaften als dies im europäischen Recht angelegt ist. Der 

Bundesgesetzgeber berief sich hierzu auf die im nationalen Recht verankerte Stellung der Kirche 

 

8 BVerfGE 137, 273.  

9 EuGH, 11. September 2018 – C 68/17 –; Vorlagebeschluss des BAG vom 28.07.2026 – 1 AZR 746/14 –. 

10 Richtlinie 2000/78/EG des Rates vom 27. November 2000 (ABl. EG Nr. L 303 vom 27. November 2000, S. 16).  

11 Vom 14. August 2006 (BGBl. I S. 1879), vgl. BT-Drs. 16/1780. 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   6 

und Religionsgemeinschaften.12 Der Gerichtshof meinte, dass die Einhaltung der europäischen 

Kriterien Gegenstand wirksamer gerichtlicher Kontrolle sein müsse. Entscheidend sei, ob die 

Religion eine berufliche Anforderung mit den genannten Kriterien und verhältnismäßig sei. 

Daraufhin sah das BAG 2019 die Kündigung des Chefarztes als sozial ungerechtfertigt an. Es 

fehle an einem kündigungsrelevanten Verstoß des Arztes gegen vertragliche Loyalitätspflichten, 

außerdem würde der katholische Arbeitnehmer ohne Grund anders behandelt als der 

konfessionslose Arzt im katholischen Krankenhaus. Dagegen hätte die Kirche wiederum 

Verfassungsbeschwerde zu Bundesverfassungsgericht einlegen können – und es gab Hinweise, 

dass das Bundesverfassungsgericht vermutlich an seiner alten Rechtsprechung festgehalten 

hätte und damit dem BAG und dem Europäischen Gericht widersprochen hätte. Die Kirche 

verzichtete aber auf eine Verfassungsbeschwerde – wohl weniger aus rechtlichen Gründen. 2019 

waren die innerkirchlichen Missstände Gegenstand der öffentlichen Diskussion – kaum jemand 

hätte verstanden, dass die Kirche unter diesen Umständen den geschiedenen Chefarzt mit 

jahrelangen Klagen und einer zweiten Verfassungsbeschwerde überzogen hätte.  

2019 waren damit Unterschiede deutlich geworden. Das Gericht der Europäischen Union war 

(und ist) sehr viel weniger als – bis dahin – das Bundesverfassungsgericht bereit, 

Selbstbestimmungsbereiche der Religionsgemeinschaften zu akzeptieren, soweit es um 

Wirkungen im privatrechtlichen Bereich geht, insbesondere im Arbeitsrecht. Nur wenn Religion 

ein zwingendes und objektives Merkmal der beruflichen Tätigkeit und von 

Obliegenheitspflichten gegenüber einer Kirche ist, darf dieses Merkmal berücksichtigt werden. 

Die Ungleichbehandlung wegen der Religion muss im Übrigen verhältnismäßig sein. Fast unwillig 

fasst das Unionsrecht dies als Ausnahme von dem Grundsatz der Nichtdiskriminierung, eine 

Ausnahme, die den Mitgliedstaaten zugestanden wird. Die Offenheit für 

religionsgemeinschaftliche Autonomie, die ein Grundzug des deutschen 

Religionsverfassungsrechts ist, fehlt dem Unionsrecht in grundlegender Hinsicht. Für eine 

Betonung des religiösen Selbstverständnisses, das die religionsbezogenen Anforderungen an 

Arbeitnehmer auf Seiten des kirchlichen Arbeitgebers subjektiviert, ist in diesem Rahmen 

außerhalb der bekenntnisbezogenen Kernbereiche praktisch kein Raum.  

Es kann nicht überraschen, dass der Stand des Jahres 2019 mit den unausgetragenen 

Konfliktlinien nicht das letzte Wort sein konnte. Am 29. September 2025 entschied das 

Bundesverfassungsgericht ein drittes Mal zum Spannungsfeld des kirchlichen Arbeitsrechts. Es 

ist nicht immer die katholische Kirche, die sich zur Wehr setzt. Es betrifft auch nicht immer 

Verhaltenspflichten außerhalb der eigentlichen beruflichen Tätigkeit. Im nicht mehr ganz neuen 

Fall ging es um eine konfessionslose Bewerberin, Frau Egenberger, um eine Stelle bei einem 

evangelischen diakonischen Werk. Dieses hatte eine Stelle zu einem Vorhaben 

„Parallelberichterstattung zur UN-Antirassismuskonvention“ ausgeschrieben. Der die UN 

kommentierende Bericht sollte aus dezidiert evangelischer Perspektive geschrieben werden. Im 

Ausschreibungstext hieß es: „Die Mitgliedschaft in einer evangelischen Landeskirche oder der 

ACK angehörenden Kirche und die Identifikation mit dem diakonischen Auftrag setzen wir 

voraus. Bitte geben Sie Ihre Konfession im Lebenslauf an.“ Die Bewerberin gab ihre 

Konfessionslosigkeit nicht an und wurde nicht berücksichtigt. Vor den Arbeitsgerichten verlangte 

die Bewerberin eine Entschädigung in Geld, weil sie aus religiösen Gründen weniger günstig 

behandelt worden sei als vergleichbare Bewerber. Das BAG rief im 

 

12 Vgl. BT-Drs. 16/1780, S. 35. 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   7 

Vorabentscheidungsverfahren den Gerichtshof der EU an und fragte, ob eine Kirche im Lichte 

des europäischen Nichtdiskriminierungsrechts verbindlich selbst bestimmen dürfe, ob eine 

bestimmte Religion des Bewerbers für die Tätigkeit eine wesentliche, rechtmäßige und 

gerechtfertigte berufliche Anforderung darstelle.13 Im April 2018 entschied der Gerichtshof über 

die Vorlagefrage.14 Die Richtlinie zur beruflichen Nichtdiskriminierung sei wie folgt auszulegen: 

Eine berufliche Anforderung sei „wesentlich“, wenn die Zugehörigkeit zur Religion aufgrund der 

Bedeutung der beruflichen Tätigkeit notwendig erscheine. Mit der Forderung „rechtmäßig“ habe 

der Unionsgesetzgeber sicherstellen wollen, dass die Zugehörigkeit zur Religion nicht dazu 

diene, ein sachfremdes Ziel ohne Bezug zum Ethos der Kirche zu verfolgen. Das Merkmal 

„gerechtfertigt“ verlange von der Kirche, die diese Anforderungen aufgestellt habe, Darlegungen 

im Einzelfall, dass die Gefahr einer Beeinträchtigung ihres Ethos wahrscheinlich oder erheblich 

sei. Schließlich müsse die berufliche Anforderung der Religionszugehörigkeit – über den 

Wortlaut des Art. 4 Abs. 2 der Gleichbehandlungsrichtlinie hinaus – angemessen, also 

verhältnismäßig sein. Ob Religion eine danach berechtigte Anforderung sei, müsse 

gegebenenfalls Gegenstand einer wirksamen gerichtlichen Kontrolle sein können, damit 

sichergestellt ist, dass die Ausnahmekriterien für die Kirchen erfüllt sind, dass also die 

Konfession eine wesentliche, rechtmäßige und gerechtfertigte berufliche Anforderung 

angesichts des Ethos der jeweiligen Kirche sei. Die Anforderungen müssten objektiv geboten und 

verhältnismäßig sein. Das müsse das nationale Gericht prüfen. Daraufhin gab das BAG noch 

2018 der Bewerberin Egenberger Recht.15 Die Ausnahmekriterien zugunsten des kirchlichen 

Arbeitgebers seien nicht erfüllt. Im konkreten Fall sei die geforderte Kirchenzugehörigkeit keine 

„wesentliche“ und verhältnismäßige Anforderung. Die Erstellung eines Berichts aus 

evangelischer Sicht verlange die entsprechende Konfession nicht zwingend. Es spreche alles 

dafür, dass die Aufgabe auch von einer entsprechend über die insoweit maßgeblichen Fakten 

sowie verfassungsrechtlichen, völkerrechtlichen und unionsrechtlichen Grundlagen kirchlicher 

Tätigkeit unterrichtete Person hätte wahrgenommen werden können. Dazu hätte der 

Arbeitnehmer nicht Mitglied der evangelischen oder einer der ACK angehörenden Kirche sein 

müssen.  

Gegen diese Bewertung wehrte sich das diakonische Werk vor dem Bundesverfassungsgericht – 

mit Erfolg. Die einschlägige Entscheidung von September 202516 zeigt nun einen allerdings ganz 

anderen Ton als früher: Offenheit gegenüber dem Europarecht und den Versuch, die 

Nichtdiskriminierungsvorschriften in Einklang mit dem deutschen Religionsverfassungsrecht zu 

bringen.17 Das Bundesverfassungsgericht musste zunächst klarstellen, dass die Grundrechte 

und staatskirchenrechtlichen Normen des Grundgesetzes nach wie vor Entscheidungsmaßstäbe 

sind, obwohl das vorrangige Unionsrecht Vorgaben enthält. Das einschlägige Unionsrecht 

 

13 BAG, Beschluss vom 17. März 2016 – 8 AZR 501/14 (A) –. 

14 EuGH, Egenberger, C-414/16. 

15 BAG, Urteil vom 25. Oktober 2018 – 8 AZR 501/14 –. 

16 BVerfG, Beschluss vom 29. September 2025 – 2 BvR 934/19 –. 

17 Von einem „neuen Ton“ spricht Sauer, Heiko, Kurswechsel im Europaverfassungsrecht. Zum Beschluss des Zweiten Senats in 

Sachen Egenberger, Verfassungsblog vom 29. Oktober 2025, at: https://verfassungsblog.de/egenberger-ultra-vires-grundrechte/ 

(Zugriff am: 12.01.2026): „Der Beschluss des Zweiten Senats markiert – schon, aber nicht nur, im Ton – einen veritablen Kurswechsel 

im Europaverfassungsrecht. Der Tenor – also dass der Verfassungsbeschwerde der Diakonie stattgegeben wird, deren 

Selbstbestimmungsrecht als verletzt angesehen wird – besagt nur wenig: Denn das Bundesverfassungsgericht hat das kirchliche 

Selbstbestimmungsrecht nicht für sakrosankt – hier also: „integrationsfest“ – erklärt […]. Stattdessen hat es sich so aufgeschlossen 

und präzise wie selten auf die unionsrechtlichen Einflüsse eingelassen, die für einen offenen Ausgleich von kirchlicher 

Selbstbestimmung und anderen verfassungsrechtlichen Rechtspositionen eintreten.“ 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   8 

determiniert aber das nationale Recht nicht vollständig, sondern lässt Spielräume. Anzuwenden 

ist das religiöse Selbstbestimmungsrecht, das vom Gericht nicht nur in Art. 140 GG i.V.m. Art. 

137 Abs. 3 S. 1 WRV, sondern auch in Art. 4 Abs. 1 und 2 GG verortet wird (BVerfG, aaO, Rn. 176). 

Dieses Selbstbestimmungsrecht unterliegt den Schranken „des für alle geltenden Gesetzes“. 

Dazu gehören arbeitsrechtliche Bestimmungen, aber auch die Regelungen des nationalen 

Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetzes, dessen Auslegung im Lichte der 

Gleichbehandlungsrichtlinie der EU und der Auslegung des Gerichtshofs der Europäischen 

Union zu berücksichtigen sei. Schon hier deutet sich an, dass das Bundesverfassungsgericht im 

kirchlichen Arbeitsrecht an seiner fast ausschließlich am Selbstbestimmungsrecht orientierten 

Konstruktion nicht festhält, sondern sich dem EuGH beugt. Die bisherigen Kriterien des 

Bundesverfassungsgerichts verlangten nunmehr, so das Gericht, eine „Anpassung in Form einer 

Einbettung der bisherigen Rechtsprechung zu Art. 137 Abs. 3 Satz 1 WRV in den von Art. 4 Abs. 2 

Gleichbehandlungsrichtlinie in dessen Auslegung durch den Gerichtshof gesetzten Rahmen“ (Rn. 

203). Insoweit legt das Bundesverfassungsgericht jetzt weitgehend die gleichen Maßstäbe wie 

das BAG an, kommt dabei aber im konkreten Fall zu einem anderen Ergebnis. Das BAG habe sich 

über den von ihm selbst eingeräumten Umstand hinweggesetzt, dass „der Stelleninhaber unter 

anderem die spezifisch christliche Sicht des“ diakonischen Werks bei der Erstellung des 

proklamierten Berichts zu vertreten hatte. Dass das diakonische Werk  

„mit dieser Aufgabe, das heißt der glaubwürdigen und authentischen Vertretung des Ethos 

des Beschwerdeführers im Rahmen der Erstellung des Parallelberichts, nach der 

Stellenausschreibung nur eine Person betrauen wollte, die die damit verbundenen, aus 

christlicher Perspektive für die religiöse Identität konstitutiven Überzeugungen auch 

persönlich als Kirchenmitglied verkörpert“  

habe das BAG zu Unrecht mit dem Argument beiseitegeschoben, „dass es auf die Bekundung 

des christlichen Selbstverständnisses nur insoweit ankomme, als es“ auf bestimmte 

Auffassungsunterschiede ankomme (Rn. 276). Das „christliche Profil“ der Stelle, so moniert das 

Bundesverfassungsgericht, bleibe ausgeblendet (Rn. 278). Dieses Ergebnis überzeugt. Es 

verkennt die Bedeutung des Kriteriums der Religion, wenn das BAG annahm, ohne religiöse 

Überzeugung lasse sich ein dezidiert religiös argumentierender Bericht verfassen. 

4 Fazit 

Die aktuelle Entscheidung zeigt, dass auch unter Einbeziehung europäischer Vorgaben zur 

Nichtdiskriminierung durchaus Raum verbleibt, die Vorstellung des kirchlichen Arbeitgebers zu 

berücksichtigen. Insoweit mag der Fall Egenberger ziemlich klar gewesen sein. Heute müsste das 

Gericht wohl aber den Fall des Buchhalters von 1985, der in keiner Weise am karitativen oder 

am Verkündigungsauftrag der Kirche Anteil hat, anders beurteilen. Der Fall des geschiedenen 

Chefarztes im kirchlichen Krankenhaus läge auf der Grenze. Vermutlich müsste auch hier eine 

Verletzung von Loyalitätsobliegenheiten außerhalb der eigentlichen beruflichen Tätigkeit 

unberücksichtigt bleiben. 

Die neue Entscheidung zeigt aber noch etwas Anderes. Es ist durchaus möglich, die ganz 

unterschiedlichen Rechtsordnungen, die europäische und die nationale, wenn sie beide 

berücksichtigt werden müssen, in eine Konvergenz zu bringen. Die gilt ungeachtet der ganz 

unterschiedlichen Perspektiven auf Religion: Das Unionsrecht ist, je länger desto deutlicher, vom 



KORIOTH, EU-RECHT NomoK@non 

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/329   9 

Prinzip der Gleichheit und Nichtdiskriminierung geprägt; Gleichheit der Durchsetzung des 

Unionsrechts in den Mitgliedsstaaten, Gleichbehandlung der Unionsbürger in jedem 

Mitgliedsstaat, aber auch Gleichheitsforderungen, die das Unionsrecht an das nationale Recht 

stellt. Hierüber gerät Religion in den Bereich des Unionsrechts, nicht dagegen in Gestalt zu 

schützender Freiheiten. Das deutsche Religionsrecht ist vom Ausgleich verschiedener religiöser 

(und nichtreligiöser) Freiheitssphären geprägt. Die Gewährleistung des kirchlichen 

Selbstbestimmungsrechts, heute Art. 140 GG i.V.m. Art. 137 Abs. 3 WRV, entstand als 

rechtspolitische katholische Forderung in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts; seit der 

Paulskirche findet sich diese Garantie in jeder deutschen Verfassung. Sie anerkannte zwar zu 

keinem Zeitpunkt eine ursprüngliche religiöse Gestaltungsmacht innerhalb des staatlichen und 

gesellschaftlichen Raumes. Autonomie wird gewährt, sie ist keine vorstaatliche Freiheit. Aber: 

Das Selbstbestimmungsrecht stellt nach deutschem Verständnis, das in der ersten 

kirchenarbeitsrechtlichen Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts von 1985 deutlich zum 

Ausdruck kommt, die eigentliche Grenze zwischen Kirche und Staat dar. Hierbei akzeptiert die 

staatliche Rechtsordnung Selbstbestimmung innerhalb des Rahmens der für alle geltenden 

Gesetze. Im nationalen Recht hat sich dabei die Ergänzung durchgesetzt, dass das plausible 

Selbstverständnis des Rechtsträgers maßgeblich sein soll. Dieser Ansatz fehlt im Unionsrecht. 

Hier erscheint es selbstverständlich, dass über die Maßgeblichkeit religiöser Kriterien bei 

weltlichen Rechtsverhältnissen wie zum Beispiel Arbeitsverträgen die Kirche nicht verbindlich 

selbst entscheiden kann. Durch mitgliedstaatliches Recht eingeräumte Gestaltungbereiche 

finden im Unionsrecht erst durch eher unorganisch geschaffene Bereichsausnahmen 

Anerkennung. Damit indes sind nicht alle Schwierigkeiten behoben. Während nach der früheren 

deutschen Rechtsprechung dem Selbstbestimmungsrecht der Kirche der Vorrang zukam, sollen 

jetzt die staatlichen Gerichte über die Maßgeblichkeit religiöser Anforderungen entscheiden. Es 

lässt sich die Frage stellen, ob diese Verlagerung der Entscheidungsbefugnis mit der religiös-

weltanschaulichen Neutralität des Staates18 in Einklang steht. 

Dennoch ist jetzt eine Ausbalancierung erreicht, mit der die Union, die Mitgliedstaaten und die 

Religionsgemeinschaften gut umgehen können. 1999 befürchtete Josef Isensee eine 

„supranationale Walze“19, die einebnend über das besonders religionsfreundliche deutsche 

Religionsrecht hinwegzurollen drohe. Das ist so nicht eingetreten und dies ist auch ein Ergebnis 

des Dialogs zwischen Union, Mitgliedstaaten und Kirchen. Für die Kirchen mag die Entwicklung 

der Rechtsprechung weiterhin Anstoß und Auftrag sein, ihre Rolle als Arbeitgeber sorgsam zu 

reflektieren und in sich konsequent auszugestalten und wahrzunehmen.  

 

18 Vgl. BVerfGE 93, 1 (16); 108, 282 (300); 138, 296 Rn. 109 f.; 153, 1 (36 f. Rn. 87): „Das Grundgesetz begründet für den Staat als 

Heimstatt aller Staatsbürger in Art. 4 Abs. 1, Art. 3 Abs. 3 Satz 1, Art. 33 Abs. 3 GG sowie durch Art. 136 Abs. 1 und 4 und Art. 137 

Abs. 1 WRV iVm Art. 140 GG die Pflicht zu weltanschaulich-religiöser Neutralität. Es verwehrt die Einführung staatskirchlicher 

Rechtsformen und untersagt die Privilegierung bestimmter Bekenntnisse ebenso wie die Ausgrenzung Andersgläubiger […]. Der 

Staat hat auf eine am Gleichheitssatz orientierte Behandlung der verschiedenen Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften 

zu achten […].“ 

19 Isensee, Josef, Die Zukunftsfähigkeit des deutschen Staatskirchenrechts - Gegenwärtige Legitimationsprobleme, in: Ders. (Hg.), 

Dem Staate, was des Staates - der Kirche, was der Kirche ist. Festschrift für Joseph Listl zum 70. Geburtstag 

(=Staatskirchenrechtliche Abhandlungen 33), Berlin 1999, 67-90, 73.  


